

# مَنْ الْسَّلَفِيُّونَ؟

وَمَاذَا يُخَافُونَ  
السَّلَفِيَّةُ؟!

تألِيف

عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنِ نَعْمَانَ الْعَتَيْنِيِّ

مَنشُورات

(مَتَّهِيَّاتُ كُلِّ السَّلَفِيِّينَ)

بِإِشْرَافِ فَضْلَةِ الشَّيْخِ

جَعْلَى بْنِ حَسَنِ بْنِ عَلَى الْمَالِكِ الْمَفْرُزِيِّ

[www.kulalsalafiyen.com](http://www.kulalsalafiyen.com)

(١٥)

كَارِيَّةُ الْإِبَانَةِ

لِلنَّشْرِ وَالتَّوْزِيعِ

طَبْعَةُ جَدِيدَةٍ مُزَيْدَةٍ

رَفِعٌ

عَبْدُ الرَّحْمَنِ الْجَنْوِيِّ  
الْمَسْكِنِ اللَّهُ لِلْفَرْوَانِ

[www.moswarat.com](http://www.moswarat.com)

رَفِيع

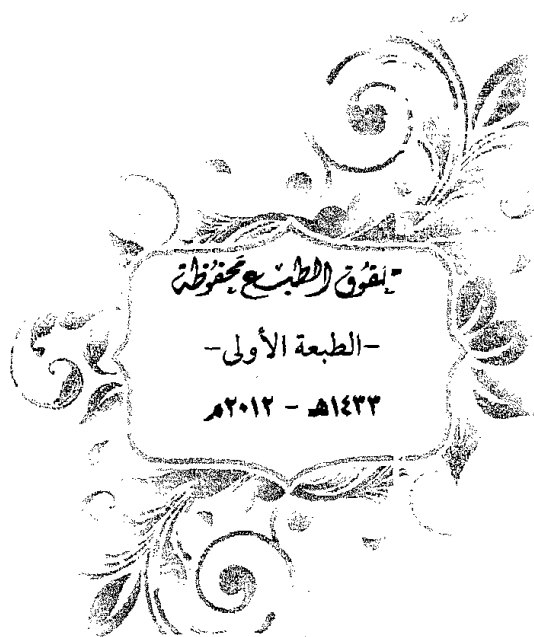
بعن الأَرْجَحِ الْجَنَاحِيِّ  
الْمُسْكَنُ لِلْمُرِّ لِلْمُزْوَرِ  
[www.moswarat.com](http://www.moswarat.com)



مَنْ السَّالِفِيُّونَ؟  
وَمَاذَا يَخْافُونَ  
السَّالِفَيَّةَ؟!

رَفْعٌ

جَنْدُ الْأَسْعَادِ الْجَنَّاتِيُّ  
الْأَسْلَمُ الْأَمْرُ الْفَرِودُوكِيُّ  
www.moswarat.com



رَقْعَةُ

جَمِيعَ الرَّحْمَنِ (الْجَمِيعِيُّ)  
أَسْكَنَ اللَّهُ الْمُرْسَلَيْنَ (الْمُرْسَلَيْنَ)  
www.moswarat.com

مَنْ السَّارِقُونَ؟

وَمَاذَا يُخَافُونَ

السَّارِقَةُ؟!

ثالث

مُبْرَّرُ الْمُهَزِّيْزُ بْنُ نَعْمَانَ الْمُتَبَّلِيْ

رَفِعَ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
الْأَسْمَاءُ الْمُرَوْنَةُ

[www.moswarat.com](http://www.moswarat.com)



## مقدمة الطبعة الرابعة

إِنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ؛ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ، وَنَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شُرُورِ  
أَنفُسِنَا، وَسَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهِدِ اللَّهُ فَلَا مُضِلٌّ لَهُ، وَمَنْ يُضْلِلُ فَلَا  
هَادِيَ لَهُ.

وَأَشْهُدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ - وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ - .

وَأَشْهُدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ .

### وَعْد:

فقد يسر الله - تعالى - قبولاً لهذا المؤلف (مَنْ السَّلَفِيُّونَ؟ ...  
وَمَا يُخَافُونَ السَّلَفِيَّةَ؟ !)، فقد طبع عدة طبعات، وطلب منها السماح  
بترجمته وطباعته لغير الناطقين بالعربية؛ فأذنت بشرط عدم الإخلال  
بالمعنى، وطلب مني بعض أخواننا الإذن بإعادة الطباعة لإبان هذه  
الفتن، وبعد ما رأينا كثرة المتشددين باسم الإسلام عامة، ومدعى  
السَّلَفِيَّةِ خاصَّةً؛ فقلت: لَعَلَّي أُعِيدُ النَّظَرَ فِيهِ، فَإِنْ وُجِدَ مَا يَحْتَاجُ إِلَى  
بِيَانِهِ وَتَوْضِيْحِ أَبْيَتِهِ، وَمَا قَدْ يَحْتَاجُ إِلَى مُزِيدٍ تَفْصِيلًا أَفْدَتْهُ؛ دُونُ  
الْإِخْلَالُ بِأَصْلِ الْكِتَابِ، فَإِنَّهُ يُعَدُّ كَالْمَنْ الَّذِي يَحْتَاجُ إِلَى زِيَادَةِ فِي

الشرح والاستدلال، ولكن مراعاة بعض الناس الذي يملأ قراءة المطولات مطلوبة، فحرست علىبقاء صغر حجم المؤلف حتى تسهل قرائته في مجلس واحد، ويعم النفع أكثر الناس.

وكان ما بين الطبعة الأولى، والطبعات التي تلتها ما يقرب من أربع سنوات حتى صدور هذه الطبعة التي أقدمها بين أيديكم؛ حدثت متغيرات في المواقف والعقائد والأراء في جهات تختلف زماناً ومكاناً.

١- فما كان يُعدُّ من الثوابات التي لا تمسُّ؛ أصبح عند بعض الناس في عِدَادِ المُتَغِيراتِ؛ تُحکم بآراء الأفراد والاحتجاج بالمكان والزمان، وما كان محرماً أصبح مستحبّاً؛ بل عند أقوام هو غير الواجب والمقدّم، وما كان حلالاً أصبح حراماً؛ زعموا، والله المستعان !

٢- لقد جعل بعض الناس المثلَ السائِرَ: (أهل مكة أدوى بشعابها) مطية تُركب؛ حتى صار رداً جاهزاً يُقابِلُ به كُلُّ مُشفقٍ وناصحٍ. فلو سَوَّدت الدفاتر مملوءة بالأدلة والبراهين على انحراف ما، وملأَت دفاتر أخرى تعداداً للمفاسد، لرَدَّوا عليه حُجَّته، بمثيلٍ

الأخذوه سداً بينهم وبين الناصحين: فـ (أهل مكة أدرى بشعابها)؛ فلِمَ يقوم أناس بالنزول بمرجعية الاحتجاج والاستدلال من درجات الأدلة والبراهين إلى دركات القصص والأمثال؟ لقد تَغَيَّرَ التَّرَدُّدُ بين الناصح والمتلقي؛ فتَبَدَّلَ المسار، وصار للعقل سَطْوَةٌ على النقل؛ فلا تُقبل الأدلة والأخبار، وحُجَّبَ ما كان يُسمح للسماع والبصر بِتَلَقِّيهِ، وأمّا ما جاء على ذِكْرِه الناصح وَعَدَّدَهُ؛ من مفاسد مُتَيَّقَّنةٍ الحدوث ومصالح مُهْدَرَةٍ، فقد أصبحت لا تساوي مثقال ذرة في أَعْيُنِ النُّظَارِ الجدد.

٣- وما كان يراه بعض الناس ضرورة؛ كـ (الديمقراطية) ولا يُقدم عليه إلا مُكْرِهاً، ويُهارسه مُسْتَقِدِراً، فالضرورة تقدر بقدرها، أصبح كثير من الناس في زماننا يتفاخرون بالاتساب إليه، ويتسابقون لنيل شَرْفِهِ، بعدما كانوا يرون الشَّرَّ فيه.

٤- ولا تعجب! فإن من كان لا يرى تفريق الجماعة إلى جماعات، وَجَعَلَ من إنشاء الأحزاب دعوة للفرقَة والخلاف، وَيَعُدُّ تَحْزِيبَ الناس وتفريق جماعة المسلمين، هدم للبناء وتمزيق للجسد الواحد؛ فقد انقلب الحال جملة؛ وصار في زماننا يُنظر بعين الازدراء لمن لا

يَتَّخِذُ حِزْبًا، وَيَغْمِزُونَ الَّذِينَ لَا يَتَّمِنُونَ لِلأَحزَابِ بِالْمُخَذَّلِينَ، وَعَدْمُ نُصْرَةِ الدِّينِ.

٥- أما العلماء الفضلاء ورثة الأنبياء، فلم تزدهم الأيام إلا نوراً وثباتاً على الحق وصلابة في المواقف، فقد ثبت العلماء؛ ومع مرور السنوات على طريقة واضحة ونهج مستقيم؛ بخلاف من شدد النكير وأعلن النفي، وادعى تخوين العلماء وأثنى (المفكرين التعاليم)، والنَّبْز والتلقيب بعلماء السلطان، بسبب الإفتاء التاريخي بالاستعانة بالنصارى والشركين، ضرورة لنصرة المظلومين، وقد كتب الله لنا ولغيرنا؛ أن نعيش حتى شاهدنا انقلاب هؤلاء المخالفين ظهراً على عقب، فاليوم نرى أمراً ظاهراً - من تلك الفئة المعارضة بالأمس لفتوى الاستعانة بالنصارى -؛ نرى استجداء اليهود والنصارى والذين أشركوا، واجباً وقربة إلى الله؛ يعلنون ذلك، وينادون بصوت واحد بلا حياء؛ طلباً للتدخل السريع في كل بلدان المسلمين .

يَا قَوْمَنَا أَلَا تَعْجِبُونَ؟! أَلَا تَرَوْنَ مَا يَقُولُونَ، وَمَا يَفْعَلُونَ؟! إِنَّ الْأَمْرَ لَمْ يَقْفَعْ عَنِ الْإِفْتَاءِ الَّذِي كَانُوا يَرَوْنَهُ حَرَاماً فِي يَوْمٍ مَا، وَأَحَلُّوهُ

في زمان آخر، بل أصبح الأمر استجداءً وتزلفاً للدول الكافرة؛ للتدخل دون قيد أو شرط في الأرض والمال وحماية الدم والعرض.

٦- ما بين الأمس واليوم؛ لم ينحرف العلماء عن المنهاج قيد أنملة قدر المستطاع، فأقواهم وأفعالهم غير متعارضة؛ على قاعدة واحدة، وأما المثقفون والمفكرون وزعماء الحركة والحركيون؛ فهم متقلّبون، ولن أقول: تقلباً كتقلب الليل والنهار، فهذا تقلب نفع وخير، بل إن تنقلهم وتقلّبهم؛ تَقْلُبُ هوٰ وَشَرٌّ، كل يوم لهم قول وشأن .

٧- اختراع وابتداع ما اتفقا على تسميتها بـ(السلفية المعاصرة، والفكر السلفي المعاصر)، وكيل المديح لهذا المسمى، تبasherأ بالوليد الجديد، وإنني لأجد في التّقييد بالمعاصرة مناسباً لها ولائقاً بها، فقد صُنعت بأعينِ جعلتها مغايرةً للسلفية النبوية الإلهية الشرعية المعروفة، فتقيد تسميتها بالمعاصرة يجعلها مَسْوِيَّة بالكَدَر؛ على نهج يخالف السلفية الأصل، فإن الوصف بالعصريّة؛ فصلٌ لها وإياباً عن العهد الأول؛ «خير الناس قرفي»، وتمييزُ لها بشعاراتٍ وشعائرٍ غير ما كان عليه أصحاب النهج الأول، وهذا قليل مما تستحق .

٨- لقد ذهب كثير من الناس يبحثون عن الأسماء المحدثة؛ لجعل الغشاوة على الأ بصار، والتشغيب على العقول، أملاً في الحيلولة بين الناس والسلفية، وما ذلك إلا شَغَب بائس من قطاع الطُّرق في عصر التَّنْوِير (دعاة العصرية)، لإبعاد المسلمين عن الدين الصحيح (السلفية).

## الصراع لا نهاية له بين الحق والباطل؛ والإسلام والكفر، والسنة والبدعة

٩- ذكر لي بعض إخواننا بعد سؤالي له، بداية النشرة الأولى، هل من تعليق أو نصيحة؟ على إثر إهداءه نسخة من الكتاب لبعض أصحابه، فأرسل رسالة حملت تعليقاً سَمِعَه من قرأ الكتاب؛ فقد قال له: (لقد بدأ المؤلف من حيث انتهى الناس)؛ معارضًا لنشر الكتاب، خاصة المقدمة منه؛ فإنه لا يناسب هوئي مؤسسي الأحزاب والأتباع، وأهل الأهواء والبدع.

فقلت:

\* إن كان الناس قد انتهوا إلى السلفية، فلتذكير أهل السنة

بالسلفية أمر داخل في الذّكر والتعاون على البر والتّقوى.

\* وإن كان الناس قد انتهوا إلى خير، وهم على خير، فإن تذكيرهم بالخير زيادة في الخير.

\* وكذلك التحذير من الشرّ الذي يخالفه؛ خير ومن السنّة، وطريقة سلفية خالصة؛ لما رواه البخاري (٦، ٣٦٠٤)، ومسلم (٥١/١٨٤٧) في «صحيحيهما» من حديث حذيفة بن اليمان -رضي الله عنه-، يقول: كان الناس يسألون رسول الله ﷺ عن الخير، وكنت أسأله عن الشرّ؛ مخافةً أن يُذكريني. وفي رواية للبخاري (٣٦٠٧): عن حذيفة -رضي الله عنه- قال: تعلّم أصحابي الخير وتعلّم الشرّ.

\* وإن كان علّق مادة الكتاب بأمرٍ أو شيءٍ في ذهنه، وقد انتهى ذلك الأمر، وقال: (لقد بدأ المؤلف من حيث انتهى الناس)، فهذا شأنه؛ وليس الدّعوة إلى السلفية متعلقةً بما في ذهن فلان من الناس أو معاناته النّفسيّة؛ اتجاه مواقف تعييه خاصةً، ولذا يرى حتّماً أن السلفية؛ بما فيها من دعوة ونقد وتقويم، تنتهي بانتهاء ما في أذهان الآخرين؛ فالواجب معرفته أن السلفية دين الله الذي ارتضاه لعباده،

وللتوضيح؛ إن كان يعتقد أن الخلاف بين السلفيين والعصريين قد انتهى؛ فأراد منا الكفّ، وأن لا يُبَعِّثُ الخلاف من جديد بزعمه، ولذا قال مقولته: (لقد بدأ المؤلف من حيث انتهى الناس)، والرد عليه من وجهين:

أولاً: غالباً ما يصعبُ رجوع أصحاب القلوب التي أشربت الشبهات عما هُم فيه؛ إلا من رحم الله، ولذلك نرى أن الدُّعَاء العصريين بعد مرور أكثر من أربع سنوات من تاريخ الطبعة الأولى؛ شأنهم في ازدياد، وبلغ بهم الأمر إلى الطعن في الدولة سراً وعلانية، والمطالبة بتغيير النظام باللسان والبيان؛ كما حدث في مؤتمر النهضة التابع لأكاديمية التغيير. فنُسأله وغيره، هل انتهى الناس حتى لا يُوقِد المؤلف حرباً قد أُخْمِدَتْ أم ماذا؟!

ثانياً: الدُّعَوةُ إلى الله لا تنتهي إذا بدأت حتى يرث الله الأرض ومن عليها، فقد روى مسلم في «صحيحه» (١٩٢٠) من حديث ثوبان -رضي الله عنه- قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تزال طائفةٌ من أُمّتي ظاهرين على الحق، لا يضرهم من خذلهم، حتى يأتي أمر الله وهم كذلك»، والصراع قائم بين الإيمان والكفر، والتوحيد

والشرك، والحق والباطل، والسنّة والبدعة، والإسلام حرب على  
الضلال كُلّه؛ حرب على الكفر والشرك والظلم والبدعة والمعصية،  
وكل انحراف عن الصراط المستقيم، ولذا فالدعوة إلى الحق غير  
متعلقة بالذات والأشخاص، فلم تتوقف الدعوة عندما انتقل  
الصحابة من الكفر إلى الإسلام، ولم تتوقف الدعوة عندما ارتدّ  
بعض الأفراد عن الإسلام، ففارقوا الإسلام وفقدوا صفة الصحابة،  
ولم تتوقف الدعوة مع ظهور البدع في عهد الصحابة، فانبرى لها  
خيار الصحابة ذبأً عن الإسلام والسنّة، وهناك من هداه الله، ورجع  
عن غَيَّه والبدع التي تلبّس بها، وعاد إلى السنّة، فإن الدعوة السلفية  
خلافها ليس مع اسم أحدٍ أو ذاتٍ شخصيٍّ ما؛ بل الخلاف مع  
الأقوال والأفعال التي خالفت الكتاب والسنّة بفهم سلف الأمة،  
وهذه دعوة بدأت ليكتب لها الاستمرار، لا لنتهي، فلا بدّ من  
استمرار الدعوة شرقاً وغرباً، تحارب العقائد المترنحة والفرق  
الضاللة، فأقول مبيناً:

إن الحرب هي بين الإيمان والإسلام والكفر، والسنّة والبدعة،  
وأما ملاحقة شخصٍ بعينه ومحاربته، فليست هدفاً وغايةً مطلقاً،  
ولكن من حمل الكفر والبدعة وابتليَ بهما، تُوزع في ذلك؛ ليس

لامسنه، وإنما للوصف الذي تَلَبَّسَ به.

ولذا أدعو صاحب المقوله: (لقد بدأ المؤلف من حيث انتهى الناس)، ومن نحنا نحوه في التهاون بالبدع والمحدثات، فما عملنا إلا إشفاقاً على أولئك؛ نصحاً وبياناً وإنكاراً على من وقع في الكفر والبدع، فينبغي على القائل مراجعة نفسه والرجوع عن قوله إلى الحق والصواب.



## المقدمة

### من السلفيون؟ ... ولماذا يخالفون السلفية؟!

الحمد لله وحده، والصلوة والسلام على من لا نبغي وحده؛ أما

بعد:

كان الدافع للكتابة عن هذا الموضوع ما نشاهد من كتابة أو قول عن طريقة السلفيين، أو عبارات تصدر من جهات مختلفة وتُلْحُوق بالسلفية زوراً وبهتاناً، ولذا رأيت أن الواجب بيان مفهوم السلفية، ومن السلفيون؟ ولماذا تُخالفها الطرق والمذاهب والأحزاب؟

## تذكير قبل الدخول في المقصود

ولأن الذين لا يعرفون السلفية أو لا يفهمون المقاصد الشرفية لهذه الدعوة المباركة كثُر؛ أحبت قبل الدخول في المقصود؛ أن أبدأ بالذكر بما حدث في العقدين الأخيرين بعد [سنة ١٤٠٨]، من تَرْضِيَ الدُّعَوة السلفية لِعَادَةٍ وَحَرْبٍ؛ قادها بعض الناس هنا

وهناك، و من هذه الأماكن والجهات محاولة القضاء على المنهج السلفي في الجزيرة العربية؛ بيبة الإسلام، وزاد ظهور تلك العداوة بعد الفتوى المشهورة لعلماء الدعوة السلفية في (جواز الاستعانة بالنصارى، وبأى قوة لردع الظالمين، ونصرة الكويتين، واستعادة الحقوق المغصوبة)، فكان رد الفعل ما أصاب أولئك النفر من خوف انتشار الفتوى، فاضطروا إلى الخروج من الكهوف، وإزالة اللثام عن الوجوه؛ بإصدار فتوى مضادة لما اتفق عليه العلماء؛ ليظلّ الشباب بتنفسٍ مُتوّرٍ صاغوها في غفلة كل مسؤول؛ بدءاً من أهله وذويه، وانتهاءً بولادة الأمر على مراحل زمنية مُبكرة و مختلفة؛ حتى أصبح النشء في هيجان دائم؛ يتظر الانفجار .

دعاة فقه الواقع راهنوا على انتصارهم

وفشل العلماء

وكان دافع مخالفي السلفية أئمّهم حاولوا إثارة الناس بدفع فتوى مخالفة لفتوى العلماء، و راهنوا على فشل فتوى العلماء، وأن الجزيرة العربية لا محالة ستؤول إلى مستعمرة لجيوش الدول النصرانية؛ إذا عمل بفتوى هؤلاء العلماء، وذلك بوحى جاءت أنباءه من (كوكب

فقه الواقع)، وكان النصر حليف العلم وأهله، نصر لورثة الأنبياء، قال الله - تعالى - : ﴿إِنَّا لَنَصْرٌ رُّسْلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُولُمُ الْأَشْهَدُ﴾ [غافر: ٥١]، وهي نتيجة يعرفها العقلاء الذين اتخذوا سفينة السلفية وسيلة للنجاة، وبانتهاء الحرب وإخراج المعتدي الباغي؛ عادت الجيوش التي أجاز العلماء الاستعانة بها من حيث أتت، رغم أنف الفقه السياسي !

لقد كانت الفتوى درساً للمراجعة،

والعودة لاتّباع العُلَمَاءِ، وترك السّاسة الحركيين

وكان الغريب بعْدَهُ هو الاستمرار في حربِهم على العلم ومشايخ الدّعوة السلفية، ولم يدركوا خطورة المنهج الذي احتكر عقولهم، ورسم أفكارهم، وجعلهم متفجرات رُرِعَت في أرض بلادِهم، فهم نتاج تربية لبعض الجماعات التي آوتها الدولة السعودية في القرن الرابع عشر؛ رحمة وإشفاقاً عليهم بما لا قوه وذاقه من تعذيب في بلادِهم، وبِهَا أن الغدر شيمة الأحزاب، وعلامة لا تفارق مُتعصبة المُتّحِّزين حيناً حلواً؛ قاموا باستدراج الشباب، وزرعوا مبادئ

مُحدَّثة، قد وفدوها بها إلى البلاد، فغدروا بالدولة الأوّية والمضيّفة، وأفسدوا عقول شبابٍ كانوا آمنين عُتقاء في حلقة العلماء، فزَّيَّنوا لهم الطموح السياسي، والمشاركة الشعبية، والبحث عن الحريات؛ وأئمّهم شبابٌ مضطهدٌ؛ لا يشارك في صنع القرار، وكان دأب الحركيين مداعبة العقول بالدندنة على الفروق بين دولة الخلافة الراشدة، والأوضاع الحالية؛ استدراراً للعاطفة وصرفًا عن الحق، وهي نزعة وصف يلزمه مذهب الخوارج؛ علموا ذلك أو جهلوه، والحقيقةُ المُرّة أنَّ الجزيرة العربية لم تصبح مستعمرة نصرانية بحسب التهويش والادعاء؛ بل أصبحت مستعمرة للأحزاب ومناهجها المنحرفة التي تورث الدمار والخراب، ولقد زاد شرُّ أربابِ الضلال بعد وفاة الشيختين الكبيرين الإمام عبد العزيز بن باز - رَحْمَةُ اللَّهِ -، والشيخ محمد ابن صالح العثيمين - رَحْمَةُ اللَّهِ -، وقد أخبر النبي ﷺ بظهور الشر والضلال بفقد العلماء، لما روى البخاري (٧٣٠٧)، ومسلم (١٤/٢٦٧٣) في «صحيحَيهما» من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص - رضي الله عنهما -، قال: سمعت النبي ﷺ يقول: «إنَّ الله لا ينزع العلم بعد أن أطْعَاهُمْهُ انتزاعاً، ولكن ينزعهُ منهم مع قبض العلماء بعلمهِمْ، فيبقى ناسٌ جهالٌ؛ يستفتون فيفتون برأيِّهم»،

فيضلون ويضلّون». ولكن فضل الله لا ينقطع فلا تزال طائفة الحق باقية، فإن بقية العلماء النجباء يدركون أمر هذه الأحزاب، ويبذلون وسعهم لحماية عامة المسلمين من خطرهم؛ والله الأمر من قبل ومن بعد.

## السلفية والسلفيون

قال الله -تعالى-: ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولَئِكُمْ أَنْتُمْ شُرَكَاءُ لِنَفْسٍ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَإِلَرَسُولٍ إِنْ كُنْتُمْ تَقْرِئُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا﴾ [النساء: ٥٩]، وقال: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَنْ يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا لَمْ يُبَيِّنَا﴾ [الأحزاب: ٣٦].

إن لكل طريقة أطناها، ولكل بناء عهاد، ولكل دعوة جذور؛ هي سبب الوجود، والأصل في الظهور، والدّعوة السلفية تميّزت عن غيرها من الدّعوات؛ بِأَنَّهَا قائمةٌ على أَصلين لا ثالث لِهُما؛ كتاب الله وسنة النبي ﷺ، فمن عرف كتاب الله وسنة نبيه، وَقَدَّمَ فهم الصحابة على فهمه، وسار على نهج سلف هذه الأمة الأخيار؛ عرف

السلفين وعرفوه، وأفهمن وأفوه، ووصل إلى قلوبهم، ووجد لذةً في العيش معهم وفي مجالسهم، فأحببهم وأحبوه، بلا هُوية حزبية، أو بطاقة مذهبية، فالكتاب والسنّة هُما الوحيان، والأصلان اللذان يجمعان كل مريد للحق، وهم الأصلان اللذان لا تُعرف الشريعة إلا من قبّلهم، ولا يُعبد الله -تعالى- إلا بالعلم بهما. فقد روى أحمـد في «المسند» (٤ / ١٣٠)، بإسناد صحيح من حديث المقدام بن معد يكرب الكندي -رضي الله عنه-، قال: قال رسول الله ﷺ: «ألا إني أوتـيت الكتاب ومثلـه معـه، ألا إني أوتـيت القرآن ومثلـه معـه». والحديث رواه أبو داود (٤٦٠٤)، والترمذـي (٢٦٦٤)، وابن ماجـه (١٢) في «السنـن».

## المراجع والأصل الأول:

كتاب الله -تعالى-

الأصل الأول: كلام الله -تعالى:-

الذي نَمَلَكَ فِيهِ إِسْنَاداً مُسْلِسلاً بِالسَّمَاعِ الْمَنْقُولِ لَنَا مِنْ رَسُولِ الله ﷺ، فَالآنْ نُقْرَأُهُ، وَنَسْمَعُهُ، وَنَفْهَمَهُ، وَنَسْتَدِلُّ بِهِ، وَنَتَحَاكِمُ إِلَيْهِ؛ حِيثُ تَلَقَّاهُ الْجَمْعُ فِي زَمَانِنَا سَمَاعاً عَنِ الْجَمْعِ قَبْلَهُمْ، عَنِ مِثْلِهِمْ إِلَى

مُنْتَهَاهُ، حَيْثُ سَمِعَهُ الصَّحَابَةُ وَحَفَظُوهُ فِي الصُّدُورِ مِنْذُ قِرَأَهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَكَانَ سَمَاعُهُ وَحَفْظُهُ مِنْ جَبَرِيلَ الرُّوحِ الْأَمِينِ، حَمَلَ كَلَامَ رَبِّ الْعَالَمِينَ، فَعَلِمَهُ سَيِّدُ الْمُرْسَلِينَ، فَالْقُرْآنُ مَنْقُولٌ إِلَيْنَا بِالسَّنَدِ الْمُتَّصِلِ الْمُتَوَاتِرِ، تَفُوقُ ثَبُوتِ قُوَّتِهِ ثَبُوتَ الْجَبَالِ الرَّاسِيَّاتِ.

## المرجع والأصل الثاني؛ السنة (الحديث)

والأصل الثاني: السنة.

سُنَّةُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؛ قَوْلًا وَفَعْلًا وَتَقْرِيرًا وَوَصْفًا، وَمِنْذُ عَهْدِ الصَّحَابَةِ الْعَدُولِ؛ كَانَ الْحَذْرُ وَالْحِيْطَةُ وَالْدَّقَّةُ فِي نَقْلِ كُلِّ مَا يُنْسَبُ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنَ الْأَخْبَارِ، وَلَا أَقُولُ إِلَى عَصْرِ تَدوِينِ السُّنَّةِ فِي كُتُبِ وَمَصْنَفَاتِ فَحْسَبٍ؛ بَلْ إِلَى عَصْرِنَا هَذَا، وَكُلُّ مَنْ تَصَدَّى لِرَوْاْيَةِ شَيْءٍ مِنَ السُّنَّةِ كَانَ عُرْضَةً لِوَضْعِهِ فِي مِيدَانِ النَّقْدِ وَالْبَحْثِ، فَيَطْلُبُهُ النَّقَادُ وَيَفْتَشُونَ عَنْهُ، حَتَّى يَقْفَوْا عَلَى حَالِهِ؛ مِنْ حَيْثُ الْعَدْلَةُ وَالْضَّبْطُ، وَلَمْ يَسْتَطِعْ أَحَدٌ تَعَرَّضَ لِالرَّوْاْيَةِ أَوْ نِسْبَةَ شَيْءٍ إِلَى الدِّينِ أَنْ يَفْلُتَ مِنْ أَيْدِي نَقَادِ الْمَدِينَةِ. وَإِلَيْكُمْ مَا رَوَاهُ مُسْلِمٌ فِي مُقْدِمَةِ كِتَابِهِ «الصَّحِّحُ» بِسِنَدِ صَحِّحٍ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سَيْرِينَ قَالَ: (إِنَّ هَذَا الْعِلْمُ

دين فانظروا أقْمَنْ تأخذون دينكم)، وروى أيضاً بسنِدِ حسنٍ في المقدمة عن محمد بن سيرين القاعدة الْذَّهَبِيَّةَ: (سَمُّوا النَّارَ جَالِكُمْ).

## من السلفيون؟ ... ولماذا يخالفون السلفية؟ !

لا يخفى على كثير من المُطلعين أن كُلَّ خَلَفٍ لَهُمْ سلفٌ، وكلَّ قومٍ لَهُمْ قدوةٌ وإمامٌ؛ هو المطاع وهو الأحقُّ بالاتِّباع، ولكن السَّلْفَ الذي نعنيه نوعٌ مُخْتَلِفٌ؛ يفوق كُلَّ سلفٍ فضلاً وعِصْمَةً، ويكتفى المسلمون فخراً أَنَّ على رأس هذا السَّلْفِ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ القائل لفاطمةَ -رضي الله عنها-: «فَإِنِّي نَعَمَ السَّلَفُ أَنَا لَكِ»، وسلفُ فاطمةَ؛ سلفُ للصحابَةِ أَجْمَعِينَ، والرَّسُولُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وآلَهُ وأَصْحَابِهِ هُم سلفنا وقدوتنا، ولاشك في أهمية بيان وإيضاح التعريفات التالية:

من السَّلْفِ؟

وما السَّلْفِيَّةُ؟

ومن السَّلْفِيُّ؟

أولاً: السَّلْفُ: هُمْ أَهْلُ الْقُرُونِ الْفَاضِلَةِ الَّتِي وَصَفَهَا النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باختِرٍ وهو على رأسهم؛ لقول الله -تعالى-: ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَشْوَأُ حَسَنَةً﴾ [الأحزاب: ٢١]، وقوله -تعالى-: ﴿وَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ بِإِحْسَانٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ﴾ [التوبية: ١٠٠]، ولما رواه البخاري (٢٦٥٢)، ومسلم (٢٥٣٣) في «صحيحيهما» من حديث ابن مسعود -رضي الله عنه-، عن النبي ﷺ قال: «خَيْرُ النَّاسِ قَرْنِي، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ، ثُمَّ يَجِيِّئُ أَقْوَامٌ؛ تَسْبِقُ شَهَادَةً أَحَدُهُمْ يَمِينَهُ وَيَمِينُهُ شَهَادَتُهُ»، وروى البخاري (٣٦٥٠)، ومسلم (٢٥٣٥) في «صحيحيهما» من حديث عمران بن حصين -رضي الله عنهما- يقول: قال رسول الله ﷺ: «خَيْرُ أُمَّتي قَرْنِي، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ»، ... «ثُمَّ إِنْ بَعْدَكُمْ قَوْمًا يَشَهِّدُونَ وَلَا يَسْتَشِهِدُونَ، وَيَخُونُونَ وَلَا يَؤْمِنُونَ، وَيَنْذِرُونَ وَلَا يَوْفُونَ، وَيَظْهَرُ فِيهِمُ السَّمْنَ»، وإن العهد الأول متحقق في القرون الثلاثة:

وهم الصحابة، والتابعون، وتابعوا التابعين، ومن تبعهم بإحسان، فجمعوا بين الفضل والتقدير.

\* والفضل ظاهرٌ في:

قول الله -تعالى-: ﴿رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ﴾ [المائدة: ١١٩]، وقول النبي ﷺ: «خَيْرُ النَّاسِ»، و«خَيْرُ أُمَّتِي».

قال النبي ﷺ عن نفسه: «فَإِنَّهُ نِعْمَ السَّلَفُ أَنَا».

\* والتقدير ظاهرٌ في:

قول الله -تعالى-: ﴿وَالسَّيِّقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ أَتَّبَعُوهُمْ بِالْخَيْرِ﴾ [التوبه: ١٠٠]، وقول النبي ﷺ: «قرني، ثمَّ الذين يَلُونَهُمْ، ثُمَّ الذين يَلُونَهُمْ».

وقد جاء في الأثر أن التقدُّم يُمَعْنِي السَّلَف؛ كما روى البخاري (٦٢٨٥)، ومسلم (٢٤٥٠) في «صحيحها» من حديث عائشة -رضي الله عنها- في قصة فاطمة مع أبيها النبي ﷺ عندما سارَها قبل موته: «وَلَا أَرَى الأَجْلَ إِلَّا قَدْ اقْرَبَ، فَاتَّقِ اللَّهَ وَاصْبِرْ؛ فَإِنِّي نِعْمَ السَّلَفُ أَنَا لَكِ».

## ثانياً: السَّلْفِيَّة:

روى الإمام أحمد في «المسند» (٤٣٥/١)، والدارمي في «سننه» (٧٨/١) بإسناد جيد من حديث عبد الله بن مسعود -رضي الله عنه-، قال: خطَّ لنا رسول الله ﷺ خطًّا، ثُمَّ قال: «هذا سُبْلِيْلَ اللَّهِ»، ثُمَّ خطَّ خطوطًا عن يمينه وعن شماليه، ثُمَّ قال: «هذِهِ سُبْلٌ عَلَى كُلِّ سُبْلٍ منها شَيْطَانٌ يَدْعُ إِلَيْهِ، ثُمَّ قَرَأَ: ﴿وَأَنَّ هَذَا صَرَاطٌ مُّسْتَقِيمٌ فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَنِعِّمُوا سُبْلًا فَنَفَرُوا عَنْ سَبِيلِهِ﴾ [الأنعام: ١٥٣]» وقال أبو عبد الله الحاكم: صحيح الإسناد، وافقه الذهبي، وهو كما قال.

إن السَّلْفِيَّةِ هيَ الْكِتَابُ وَالسَّنَّةُ، بِفَهْمِ السَّلْفِ الصَّالِحِ، وَالسَّلْفِيَّةِ هيَ الْمَنَاهِجُ وَالطَّرِيقُ الْأَمْثَلُ؛ لِتَمَسُّكِهَا وَثَبَاتِهَا عَلَى الْأَمْرِ الْأَوَّلِ، وَالسَّلْفِيَّةِ هيَ الْصَّرَاطُ الْمُسْتَقِيمُ لَا عِتَادُهَا عَلَى النَّصِّ وَالْأَثْرِ، وَالإِحْاطَةُ بِمَقَاصِدِ التَّشْرِيعِ وَالْأَخْذُ بِهِ، وَطَرْحُ آرَاءِ الرِّجَالِ (الرَّأْيِ)، وَمَا تَسْتَحِسِنُهُ عُقُولُ الْبَشَرِ، مَا لَيْسَ لَهُ دَلِيلٌ مِّنَ الْكِتَابِ وَالسَّنَّةِ، وَإِنَّ الْأَدْلَةَ عَلَى مَتَابِعَةِ الْأَمْرِ الْأَوَّلِ كَثِيرَةٌ مِّنْهَا؛ قَوْلُ اللَّهِ تَعَالَى -**قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تَجْهِيْنَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُعِيْبُكُمُ اللَّهُ وَيَقْرِئُكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ عَفُوْرٌ رَّحِيْمٌ** [آل عمران: ١٣١]، وَكَذَلِكَ مَا تَقْدَمَ ذِكْرُهُ مِنْ حَدِيثِ عبد

اللهَ بن مسعودٍ وعمران بن حصين -رضي الله عنهما- في  
الصحيحين».

وقال شيخ الإسلام في «مجموع الفتاوى» (٢٨/٥): وأعلم أنه ليس في العقل الصرير ولا في شيءٍ من النقل الصحيح؛ ما يوجب مخالفة الطريق السلفية أصلًا. اهـ

### ثالثًا: السَّلْفِيُّ:

قال -تعالى-: ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ﴾ [الأحزاب: ٢١]. وقال -تعالى-: ﴿وَمَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ فَوْلَهُ مَا تَوَلَّٰ وَنُصَلِّهُ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا﴾ [النساء: ١١٥].

والسَّلْفِيُّ له معنian:

١- السَّلْفِيُّ تزكيةً: قد يُرادُ بها التَّزكيةُ، وهذا المعنى غيرُ مرادٍ لدى السَّلفيين لأنَّه معنى حُرُمٌ محظوظٌ ومنهيٌ عنِّه في التَّشريع، قال -تعالى-: ﴿فَلَا تُرْكُوا أَنفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ اتَّقَى﴾ [النجم: ٣٢].

٢- السَّلْفِيُّ لقباً وتعريفاً: وُيُرادُ به التَّعرِيفُ والتَّميُّزُ عن باقي

فرق وطوائف المسلمين الذين قصروا في الحق؛ قال -تعالى:-

﴿وَأَغْنَصُمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا﴾ [آل عمران: ١٠٣]، وقال -تعالى:-

﴿وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَأَخْتَلُفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَأُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ﴾ [آل عمران: ١٠٥]، وقد حصل الخلاف والتفَرُّق في الأمة؛ لأنحرافها عن الحق، وخالففة الصراط المستقيم، وعُرِفت الفرقُ بأسماءٍ وألقابٍ بحسب بُعْدِها عن الكتاب والسنة، وأنواع البدع المحدثة، وجاء في الخبر أن عدد الفرق المبتدةعة التي انحرفت عن الجادة؛ اثنتان وسبعين فرقة، لما رواه الإمام أحمد في «المسند» (٤/١٠٢)، وأبو داود في «سننه» (٤٥٩٧) من طريق أبي عامر عبد الله بن حبي، قال: حَجَجْنَا مع معاوية بن أبي سفيان، فلما قدمنا مكة، قام حين صلَى صلاة الظهر، فقال: إن رسول الله ﷺ قال: «إن أهل الكتاب افترقوا في دينهم على ثنتين وسبعين ملة، وإن هذه الأمة ستفترق على ثلاث وسبعين ملة - يعني: الأهواء -، كلها في النار إِلَّا واحدة، وهي الجماعة، وإنَّه سيخرج في أمتي أقوامٌ يتجارى بهم تلك الأهواء؛ كما يتجارى الكلب بصاحبِه، لا ينقي منه عرق ولا مفصل إِلَّا دخله». قلت: حديث صحيح.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» (٤/١٤٩):  
 لا عيب على من أظهر مذهب السَّلْفِ، وانتسب إليه، واعتزَّ إليه،  
 بل يجب قبول ذلك منه بالاتفاق؛ فإن مذهب السَّلْفِ لا يكون إلا  
 حقاً. اهـ.

ومعنى السَّلْفِيُّ الذي نريد هو التعريف بأهل الفرقة الناجية  
 والطائفة المنصورة، فإن السَّلْفِيَّ مَن جعل مِن رسول الله ﷺ،  
 قُدُّوْتَهُ، وَفَهِمَ الإِسْلَامَ عن طريق صحابَتِهِ الْكَرَامُ، وأهلِ الْفَضْلِ مِنْ  
 قرونِ الْخَيْرِ، وَاكتَفَى بِمَا عَلَيْهِ الْأَوَّلُ عِقِيدَةً وَعَمَلاً. لِذَلِكَ نَجِدُ  
 أَهْلَ السُّنْنَةَ وَأَصْحَابَ الْحَدِيثِ؛ لَا عَصْمَةَ لِأَحَدٍ عِنْدَهُمْ، إِلَّا فِي  
 كِتَابِ اللهِ، وَسُنْنَةِ رَسُولِ اللهِ ﷺ، وَالْعَمَلُ عَلَى تَعْظِيمِ كَلَامِ اللهِ،  
 وَكَلَامِ رَسُولِ اللهِ ﷺ، وَإِدْرَاكِهَا وِفْقَ الْقَوَاعِدِ الصَّحِيحةِ، وَتَقْدِيمِ  
 فَهِمِ الصَّحَابَةِ وَالْتَّابِعِينَ، وَالاعْتِنَاءُ بِشَرْوِحِ أَئِمَّةِ أَهْلِ السُّنْنَةِ.

## لِمَذَا يُخَافُونَ السَّلْفِيَّةَ؟!

وَبِهَا أَنَّ السَّلْفِيَّةَ قَائِمَةٌ عَلَى الْكِتَابِ وَالسُّنْنَةِ، وَالْأَصْوَلِ الظَّاهِرَةِ،  
 فَالضَّرُورَةُ تَجْعَلُ مِنْ يَعْمَلُ بِهَا ظَاهِرُ الْهُوَيَّةِ، مُعْلَنُ الْطَّرِيقَةِ، وَلِذَا

فالدعوة السلفية؛ دعوة معلنة بلا خفاء ولا غموض، والسلفيون يعملون على ظهر الأرض لا في بطنها؛ معلنون وظاهرون؛ لا باطنيون يعملون في السر والظلماء.

### □ أولاً: السلفية جماعة معلنة وطريقة ظاهرة:

أولاً: إنهم يخالفون السلفية لأنها جماعة ظاهرة المسلك والاعتقاد، فقد روى مسلم في «صحيحه» (١٩٢٠) من حديث ثوبان -رضي الله عنه-، قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق؛ لا يضرهم من خذلهم، حتى يأتي أمر الله وهم كذلك». قال البخاري: «هم أهل العلم»، وقال أحمد بن حنبل: «إن لم يكونوا أهل الحديث فلا أدرى»، إنا نؤمن بالعمل المعلن، ولا نبطن مذهبنا؛ دعوة شعارها الظهور، لا نكتم ديناً، ولا نضمر شرًّا؛ فلا تؤمن السلفية بعمل سري يُعْتَزلُ جماعة المسلمين، ويَتَحَيَّنُ الفرصة للنيل من الآخرين، قال الله -تعالى-: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْخَائِبِينَ﴾ [الأنفال: ٥٨]، وروى البخاري (٦٠١٦)، ومسلم (٤٦) في «صحيحهما» من حديث أبي هريرة -رضي الله عنه-، أن النبي ﷺ قال: «والله لا

يؤمن، والله لا يؤمن، والله لا يؤمن»، قيل: ومن يا رسول الله؟! قال: «الذى لا يؤمن جاره بوائقه». والبواائق: الشر والظلم والهلكة.

و عامة المسلمين؛ جماعة واحدة لا جماعات متفرقة، في نظر السلفيين؛ موافقة للكتاب والسنّة، فلا ينبغي أن تُحزّبهم، ولا يجوز أن تُفرّقهم؛ نَجْمَعُ النّاسَ عَلَى مَا جَعَلَ اللّٰهُ عَلَيْهِ، وَنُفَرّقُهُمْ عَلَى مَا فَرَّقَهُمُ اللّٰهُ عَلَيْهِ .

□ ثانياً: السلفية منهاجٌ من صفاته التوثيق العلمي  
والنقد؛ لا التقليد:

ثانياً: إِنَّهُمْ يخالفون السلفية لأن بنائها قائم على اليقين، وتوثيق العلم والأخبار، قال الله -تعالى-: ﴿قُلْ هَاتُوا بُرْهَنَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ﴾ [البقرة: ١١١]، فإذا كان الأمر قائم على أدلة واضحة، وحجج قاطعة، وبراهين ساطعة؛ فهو السَّبِيلُ الْحَقُّ، والطريقة الشرعية، والدين الذي جاء به رسول ﷺ؛ قال -تعالى-: ﴿قُلْ هَذِهِ سَبِيلٌ أَدْعُوكُمْ إِلَى اللّٰهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي وَسَبَخَنَ اللّٰهَ وَمَا أَنَا مِنْ أَمْشِرِكِينَ﴾ [يوسف: ١٠٨]؛ أي: على بصيرة ويقين بالبراهين

الشرعية والعقلية، وكذلك ﴿وَمَنِ اتَّبَعَنِي﴾، على بصيرة من أمره؛ فلا مجال حينئذ للخيالات والخرافات والخزعبلات، ومحاولة اصطياد الناس بعيداً عن الأنظار؛ أعني: بعيداً عن الدين الصحيح، وحماته العلماء حملة الشرعية، حيث يتمكّن الخرافيون والمفكرون من التّحكم بالعقول؛ ومن ثمَّ يسهل تحريف العقائد والعبث بالأفهام .

### □ ثالثاً: السَّلْفِيَّة فاضحة العقائد والأقوال المنحرفة:

ثالثاً: يخالفون السَّلْفِيَّة لأنَّها تحمل الحقَّ نفسه، ولللازمية السَّلْفِيَّين للأصلين؛ والتمسُّك بالكتاب والسنّة، ومتابعة الصحابة في الامثال، تُفضّح العقائد المنحرفة، ويُكُشفُ زيفُها، فلا يكاد يظهر انحرافٌ في الأقوِّي؛ إلا وقد وقف له السَّلْفِيُّون بالمرصاد، وكشفوا زيفه، ولا يُجِدُّ بعض الناس بِدعة ضلاله؛ إلا حُدِّدت معالمها بِمِيزان الشرع، الذي انتسبوا له، فهذا الذي أثارَ دُعْرَا وخوفاً في أوساط الجماعات والأحزاب والتكتلات من طريقة السَّلْفِيَّين؛ أصحاب الحديث والأثر، فلا يَمْلُكُ هذه الآلة والأدوات إلا السَّلْفِيُّون، فهم أصحاب العلم وطلاب المعرف، أفنوا الأعمار؛ دفاعاً عن حياض الإسلام، والذَّبَّ عن السنّة، وغيرهم شغلوا

بترديد الأوراد والأناشيد من كلام الأولياء وأقطاب الطرق ورؤوس المذاهب والأحزاب .

**رابعاً: السلفية تمسك بالأسماء والألفاظ وال المصطلحات الشرعية:**

رابعاً: تعيش الفرق والأحزاب حياة خوف ورهبة من السلفية لعنایتها بالألفاظ الشرعية، والحفظ على لغة المشرع، لما رواه البخاري (٥٦٣) في «صحيحه» من حديث عبد الله بن مغفل، ومسلم (٦٤٤) في «صحيحه» من حديث عبد الله بن عمر - رضي الله عنهما -، قال رسول الله ﷺ: «لَا تَغْلِيْنَكُمُ الْأَعْرَابُ عَلَى اسْمِ صَلَاتِكُمْ»، وهذا نهي عن هجر الألفاظ الشرعية؛ لما يتبعه من شرر وضرر على العقائد والعبادات، وقال ابن القيم في «زاد المعاد» (٣١٩/٢): وهذا محاافظة منه ﷺ على الأسماء التي سمي الله بها العادات فلا تُهجر؛ ويؤثّر عليها غيرها، كما فعله المؤخرون في هجران ألفاظ النصوص، وإثارة المصطلحات الحادثة عليها، ونشأ بسبب هذا من الجهل والفساد ما الله به عليم. اهـ .

وأقول: تقريراً لفهم المراد، لا بد من التمثيل؛ فقد ابتدع المعتزلة الذم بلفظ الحشوی والخشوية، في مسائل الإيمان والعبادات، وأبتدع سيد قطب الأستاذ الملهم لفرقة الإخون المسلمين؛ الذم بلفظ الممیع والممیعة في مسائل الإيمان والعبادات . وقال شیخ الإسلام ابن تیمیة في «بيان تلبیس الجھمية» (٢٤٤ / ١): ولا یجوز تعليق الحب والبغض، والموالاة والمعاداة؛ إلا بالأسماء الشرعية. ا.هـ

فلا ينبغي أن تُهجر الأسماء الشرعية ونصوص الكتاب والسنة في مسائل الإيمان والعبادات، وأما باب العادات والعرف والاتخاطب بين الناس في غير العادات، فالأمر واسع؛ فلا ضرر إن قال ممیع وخشوي ومجسم على وجه الذم في العادات، ولمن شاء استخدام ما شاء من الألفاظ للتعبير عن مراده؛ بالعربية أو بالأعجمية أو باللهجات العامية المحكية، ونحتاط عدم التوسيع في هذا الباب؛ حفاظاً وحرصاً قدر الإمكان على سلامة اللغة العربية؛ لغة القرآن وھوية الأمة من الألفاظ العامية والعجمة والأنخطاء الشائعة .

ولأجل هذا ومثله كانت الحرب صریحة على السلفية، فلا يزال

الخوف قائماً من هذه الدعوة؛ فأنها دعوة للتمسّك بالألفاظ والمصطلحات الشرعية، فتأتي بالطرح والإلغاء على كل المصطلحات المحدثة والطارئة والمُبَهَّمة والمُجَمَّلة، وهذا يفسّر خوفاً يعيشه القوم؛ عبروا عنه بالتحذير من السلفية، ولمزِّها بالألفاظ المخترعة؛ كـ(الوهابية والجامحة)، وإعلان الحرب عليها، وكيف لا يُحارب دعوة الناس إلى الأمر الأول؟! فكُلُّ بضاعة الفرق وصناعة الطوائف أُحْدِثَت بعد ذلك، والمخالفون قد أكثروا الإحداث في الدين، واستعملوا مفردات وألفاظ وعبارات، وأسَسُوا عقائد ومذاهب باسم مصطلحات لا دليل لها ولا برهان، جعلت من الإسلام ديناً ذا طَلَاسِم لا تُفَكَ إلا في مجْمِع حَرَبِيّ أو برعاية شيخ طُرْقِيّ، وعلماء السَّلْفِيَّة يُنَقِّبُون عن الأدلة والبراهين، فإذا عُرِضَت الأقوال والأفعال على الأَصْلَيْن؛ الكتاب والسنة، كُشِّفَت عوراتُّها، وباتت سوءاتُّها، وأصبح البُنيانُ في طريق الانهيار، قال -تعالى-:

﴿أَفَمَنْ أَسَسَ بُنْيَنَهُ عَلَى تَقْوَىٰ مِنْ أَنَّ اللَّهَ وَرَضُوا نِحْرُؤُمْ مَنْ أَسَسَ بُنْيَنَهُ عَلَى شَفَّا جُرْفِ هَارِ فَأَنْهَارَ بِهِ فِي نَارِ جَهَنَّمَ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ﴾ [التوبه: ١٠٩].

□ خامساً: السلفيّة دعوة غايتها توحيد الله -تعالى-:

خامساً: إن الفرق والجماعات والأحزاب لها وسائل وغايات، فلكل دعوة غاية، تبحث عنها وتسعى لها بوسائل مختلفة، فهو لاء كلّهم يخاف السلفيّة، لأنَّ من أسرار قوّتها وضوح الغاية وتحديد المدف؛ فالغاية توحيد الله وإفراده بالعبودية، قال -تعالى-: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّةَ وَالْإِنْسَانَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ﴾ [الذاريات: ٥٦]، ومفهومه أنهم لم يُخلقوا أصلاً طلابَ حكمٍ وملِكٍ ورياسة، وهذا يفسّر الرُّزْهاد في السياسة، فلا يطلبون مناصب دنيوية، ولا يرون منافسة الولاة والمسؤولين في اعتلاء الكراسي طريقةً للإصلاح، يعتقدون أن صلاح الأمم بصلاح الناس كُلُّ في منصبه وموقعه ومكانه، ويررون مناصحة وليَّ الأمر، وأن التوجيه والمناصحة لِمَنْ وُلِيَّ هذه المناصب هو السبيل إلى الإصلاح، لا بضرورة المرور بهم؛ أعني: ما نشاهد من تسابق مذمومٍ وتزاحمٍ محمومٍ؛ بين الفرق والجماعات والأحزاب، للسيطرة على مناصب الدولة، وقد ساروا على نظرية بذعية: (من هنا تبدأ مرحلة الإصلاح)، وهو مذهب لبعض الأحزاب. والنَّبِيُّ ﷺ بدأ دعوته إلى الإسلام بلا مُلِكٍ ولا منصبٍ؛ غير منصبِ النَّبُوَّةِ ومسَمَّى الرَّسُولِ،

وأنعم به من منصبٍ ومكانةٍ ورسالةٍ، وتبعه الناس وأمنوا بدعوته، وانتشر الإسلام ببركة هذا السبيل، والتاريخ كتب سيرةً عطرةً بسباء الذهب للإمام أحمد بن حنبل، ولم يكن صاحب منصبٍ؛ وقد أعرض عما يملكه أهل الدنيا، وملأها بما ملك هو من دعوة الحقّ، وكذلك شيخ الإسلام ابن تيمية لم يتولّ شيئاً من ذلك ولم يطلبُه؛ ليصل إلى قلوب الناس، وذهبت دعوته في كُلّ اتجاه.

## □ سادساً: السلفية حزبٌ واحدٌ، وبلدٌ واحدٌ، وأميرٌ واحدٌ:

سادساً: قال الله - تعالى -: **﴿فَتَقْطَعُوا أَمْرَهُرَبِّيْنِهِمْ زَبِرُكُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَكُتُبِهِمْ فَرِحُونَ﴾** [المؤمنون: ٥٣]، وقال - تعالى -: **﴿وَلَا تَكُونُوا مِنَ الْمُشْرِكِينَ . مِنَ الَّذِينَ فَرَقُوا أَدِينَهُمْ وَكَانُوا شَيْعَاعاً كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ﴾** [الروم: ٣٢]؛ أي: لا تختلفوا وتفرقوا وكونوا شيعةً واحدةً؛ لا شيعاً وأحزاباً متفرقةً، قد تقطعَتْ أمرها بينها وفرقَتْهُ، كُلُّ يَدَّعِي ويزعم أنه المُحْقُّ، وغيره على غير الحقّ، فهذا إفسادٌ وعملٌ غير صالح.

وروى البخاري (٦٠٢٦)، ومسلم (٢٥٨٥) في «صحيحهما» من حديث أبي موسى -رضي الله عنه-، عن النبي ﷺ قال: «المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه ببعضًا» ثم شبك بين أصابعه.

والألف واللام في المؤمن للاستغراف فتفيد العموم بلا تخصيص أو قيد بحزب أو مجموعة، وكذلك لفظ المؤمن جنس، فيستفاد منه أن جنس المؤمن يُناصر ويُعاوض جنس المؤمن دون ذكر لنوع المؤمن، ومعنى الحديث شبهه بالبنيان؛ أي: لا ينحط بعضه ببعضًا بالتعارض والاختلاف، ولذا ذكره البخاري في باب تعاون المؤمنين بعضهم ببعضًا. وروى البخاري (٢٤٤٢)، ومسلم (٥٨/٢٥٨٠) في «صحيحهما» من حديث عبد الله بن عمر -رضي الله عنهما- أن رسول الله ﷺ قال: «الْمُسْلِمُ أَخُو الْمُسْلِمِ، لَا يَظْلِمُهُ، وَلَا يُسْلِمُهُ»، ولم يقل المسلم الحزبيُّ أخو المسلم الحزبيُّ؛ فَتَبَّأَ! تُرْزَقَ فقهًا وخيرًا.

فإنهم يخالفون السلفية لأنّها لا ترى تأسيس الأحزاب وإيجادها، فكل المسلمين حزبٌ واحدٌ، في بلد واحدٍ؛ خوفاً على المجتمعات من التفكُّك، وتقطيع أو صالح الدولة. فنقول: لا، لا، ثلاثة!

لأحزابٍ تدين بالسمع والطاعة لأمرائها، والولاء لرؤسائهما؛  
يريدون تزييق الدولة، فالولاء لوليٍّ أمر واحد، وأمير واحد،  
وسلطان واحد؛ هو رأس الدولة، فلا تعدد للأمراء والرؤساء،  
وهذا فساد في الأرض بلا خلاف عند العقلاة، فعندما يصبح الرجل  
في بلد ما؛ مشاعاً يعيش فيهاً وضياعاً بين السمع والطاعة لأمراء  
الأحزاب والجماعات، والسمع والطاعة لوليٍّ الأمر وحاكم البلاد؛  
وهذا أمرٌ لمسناه ورأيناه عند ظهور الفتنة في بلاد المسلمين وغيرها،  
قال - تعالى - : ﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَجُلًا فِيهِ شُرَكَاءٌ مُتَشَكِّسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلٍ هَلْ يَسْتَوِيَانِ مَثَلًا الْحَمْدُ لِلَّهِ بِلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [الرُّمَرُ: ٢٩].

ولقد جاء النهي الصريح عن تكوين التحالفات والمؤاخاة  
والأحزاب، لما فيه من الاختصاص بمصالح ومنافع يُحْصَى بها  
التحالف والتّحْزُب الذي ميّز بعض الناس، دون باقي أبناء الأمة،  
فتُفتحوا باب التفرق والخلاف، قال - تعالى - : ﴿ وَأَعْنَصُمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَنْرَقُوا ﴾ [آل عمران: ١٠٣]، وقال - تعالى - : ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾ [الْحُجَّاجَاتِ: ١٠]، فالأخوة التي أمر الله بها، إنما هي لـكُل المؤمنين

وليست خياراً لأحدٍ من الخلق يمنحها البعض المؤمنين، وروى مسلم في «صحيفة» (٢٥٣٠/٢٠٦) من حديث جبير بن مطعم -رضي الله عنه-، قال: قال رسول الله ﷺ: «لا حلف في الإسلام، وأئمّا حلف كان في الجاهلية لم يزده الإسلام إلا شدة». قال ابن القيم في «حاشيته على سنن أبي داود» (٨/١٠١): إن الله -تعالى- قد أَلَّفَ بين المسلمين بالإسلام، وجعلهم به إخوة متناصرين متعاضدين؛ يداً واحدةً بمنزلة الجسد الواحد، فقد أغناهم بالإسلام عن الحلف، بل الذي توجبه أخوة الإسلام لبعضهم على بعض أعظم مما يقتضيه الحلف، فالحلف إن اقتضى شيئاً يخالف الإسلام؛ فهو باطل، وإن اقتضى ما يقتضيه الإسلام؛ فلا تأثير له، فلا فائدة فيه. اهـ

قلت: وهذه نصوصٌ شرعيةٌ في حُرمة التّحرب. وإن الواحد من السلفيين جزءٌ من جسد جماعة المسلمين، وعضو صالحٌ وفعّالٌ؛ تبعيته لمجتمع الدولة، والولاء لمصلحة المسلمين كافة؛ لا لمصلحة حزبٍ أو مذهبٍ أو فردٍ. وإذا أصيّبَ موضع من الجسد تداعى له سائر الجسد (الجماعة)، وليس في النصّ الشرعيّ بعض الجسد

(الحزب) وهذا مُحالٌ، وَتَبَّأَّلَ إِلَى الْمُخَالَفَةِ وَالْبَدْعَةِ الَّتِي يَدْعُونَ إِلَيْهَا؛ فإذا أُصِيبَ مَوْضِعٌ مِنَ الْحَزْبِ تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ الْحَزْبِ، وَإِنْ مُكْنَوْا وَدَانُتْ لَهُمُ الْسُّيُّطَرَةُ عَلَى الْأُمَّةِ جَعَلُوا سَائِرَ الْجَسَدِ فِي خَدْمَةِ الْأَحْزَابِ، وَلَيْسَ الْعَكْسُ؛ لِمُخَالَفَتِهِ لِأَهْدَافِ الْحَزْبِ، وَهَدْمِ كِيَانِهِ، وَنَزْعِ الْوَلَاءِ لَهُ، وَالدَّلِيلُ مِنْ مَشْكَاةِ النَّبِيِّ؛ فَقَدْ رُوِيَ الْبَخَارِيُّ (١١٦٠)، وَمُسْلِمٌ وَاللَّفْظُ لَهُ (٦٦/٢٥٨٦) فِي «صَحِّحِهِمَا» مِنْ حَدِيثِ النَّعْمَانَ بْنِ بَشِيرٍ -رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ-، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «مُثُلُّ الْمُؤْمِنِينَ فِي تَوَادُّهِمْ، وَتَرَاحِمِهِمْ، وَتَعَاوُفِهِمْ، مُثُلُّ الْجَسَدِ؛ إِذَا اشْتَكَى مِنْهُ عَضُُوٌّ، تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ الْجَسَدِ بِالسَّهَرِ وَالْحَمَّ» . وَفِي رَوَايَةِ مُسْلِمٍ (٦٧/٢٥٨٦) «الْمُسْلِمُونَ كُرَجْلٌ وَاحِدٌ؛ إِنْ اشْتَكَى عَيْنُهُ اشْتَكَى كُلُّهُ، وَإِنْ اشْتَكَى رَأْسُهُ اشْتَكَى كُلُّهُ». أَيُّهَا الْمُسْلِمُونَ إِنَّ الْأَحْزَابَ دُوَلٌ دَاخِلُ الدُّولَةِ، وَمَصَالِحُ الْأَحْزَابِ يَتَعَذَّرُ أَنْ تَلْتَقِي وَمَصَالِحَ الدُّولَةِ، وَهُنَّا يَكُونُ الْفَسَادُ فِي الْبَلَادِ وَضَيَّعَ مَصَالِحَ الْعِبَادِ! فَتَأْسِيسُ الْأَحْزَابِ دَمَارٌ وَخَرَابٌ عَقْلًا وَنَقْلًا؛ فَكَيْفَ نَقْبِلُ تَقْسِيمَ الْأُمَّةِ وَتَفْرِقُهَا أَمَانًا؟ وَلَمَّا نَرَضَى أَنْ تُقْطَعَ جَمَاعَةُ الْمُسْلِمِينَ

أحزاباً وتحالفات مخالفة لهذه النصوص المحكمات؟!.

## □ سابعاً: السلفية تُحارب التّكفير والتّفجير، وسفك الدماء واستباحة الأموال:

سابعاً: يخالفون السلفية لأنها تُحارب التّكفير، والتّكفير حُقُّ الله -تعالى-، فلا يُكَفَّرُ إِلَّا مَنْ كَفَرَهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ، وَمَنْ دَخَلَ الْإِسْلَامَ بِيَقِينٍ فَلَا يُخْرِجُ مِنْهُ إِلَّا بِيَقِينٍ، وَتُحَارِبُ سُفْكَ الدَّمَاءِ، وَتُحَارِبُ استباحة الأموال، وَتُحَارِبُ الْغَدَرَ وَالْخِيَانَةَ وَنَفْضَ الْعَقُودِ وَالْعَهْوَدِ، وَمَعْلُومٌ أَنَّهُ يَعِيشُ بَيْنَ ظَهَارِنَا فِي مُجَمِّعِنَا الْمُسْلِمُ؛ كَثِيرٌ مِّنَ الْفَرَقِ وَالْطَّوَافِ وَالْدِيَانَاتِ؛ فَالْهَنْدُوسِيَّةُ وَالْبُودِيَّةُ وَالنَّصَارَانِيَّةُ وَغَيْرُهَا مُوْجَوَّدةٌ، فَلَمْ يَمْسِّوا أَمْنَ الْمَجَمِعِ بِسُوءٍ، وَلَمْ يُثِرُوا فِتْنَةً فِي الْبَلَادِ، وَلَمْ يَؤْذُوا الْعِبَادَ، كَمَا أَنَّنَا لَمْ نَؤْذُ أَحَدًا مِّنْهُمْ؛ مَوَاطِنِينَ كَانُوا أَوْ مُقَيَّمِينَ وَلَمْ نَغْدِرْ بِهِمْ، فَلَا نَسْتَبِعَ لَهُمْ مَالًا، وَلَا نَسْفِكَ لَهُمْ دَمًا، فَلَمْ نَقْتُلْ هَنْدُوسيَّاً، أَوْ نَفْجُرْ بُودِيَّاً، أَوْ نَنْحَرْ نَصَارَانِيَّاً عَلَى أَرْضِ الْبَلَادِ، وَهُمْ أَهْلُ عَهْدٍ وَمِيثَاقٍ؛ وَمَنْ خَالَفَ أَنْظَمَةَ الْبَلَادِ عُولِجَ أَمْرَهُ بِحَسْبِ الْعَهْدِ وَالْمِيثَاقِ، وَنَحْنُ لَا نَرْتَضِي الْغَدَرَ شَيْمَةً وَدِينَاً، لِمَا رَوَى

البخاري (٦٦٧٨)، ومسلم (١٧٣٥) في صحيحهما من حديث ابن عمر -رضي الله عنهما-، أن رسول الله ﷺ قال: «إِنَّ الْغَادِرَ يُنْصَبُ لَهُ لَوَاءُ يَوْمِ الْقِيَامَةِ، فَيُقَالُ: هَذِهِ غَدْرَةُ فُلَانٍ بْنِ فُلَانٍ». وهذا نهج أنبياء الله ورسله؛ فإنها لا تغدر، والرسول ﷺ لا يعرف الغدر، وحَذَّر أُمَّتَهُ منه، فقد روى البخاري (٤٥٥٣)، ومسلم (١٧٧٣ / ٧٤) في «صحيحهما» وذكر في الرواية الطويلة لقصة هرقل وآبي سفيان التي حَدَّثَ بها ابن عباس قال: حدثني أبو سفيان من فِيهِ إِلَى فِيّ، قال: قال هرقل: وسائلك هل يغدر؟ فزعمت أنه لا يغدر، وكذلك الرسل لا تغدر.

□ ثامناً: لا يسمع السلفيون لأحدٍ غير العلماء ورثة الأنبياء:

ثامناً: يخالفون السلفية لأنها لا ترى أحداً مؤهلاً لإرث الأنبياء إلا العلماء، لما رواه أبو داود (٣٦٤١)، والترمذى (٢٦٨٣) في «السنن» - وهو حديث حسن - من حديث أبي الدَّرْدَاءِ - رضي الله عنه -، قال: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «إِنَّ الْعُلَمَاءَ وَرَثَةُ الْأَنْبِيَاءِ»،

فهي دعوةٌ تُصرفُ الأنظارَ عن كُلِّ شُعَارٍ، وعن الأَسْمَاءِ والأَلْقَابِ  
كـ(المُفَكِّرُ والْمُحْرِكُ والْمُنْظَرُ والْوَسْطَيُّ) وغيرها، التي يَتَزَيَّنُ بِهَا  
أَصْحَابُ تِلْكَ الْأَلْقَابِ لِخَذْبِ أَنْظَارِ النَّاسِ إِلَيْهِمْ، وَصَرْفِهَا عَنِ  
الْعُلَمَاءِ الرِّيَانِيِّينَ؛ الَّذِينَ وَرَثُوا الْعِلْمَ الْحَقِيقِيَّ، وَإِذَا أَبْعَدُ أَهْلَ الْعِلْمِ؛  
سَهُلَّ عَلَى الْعَابِثِينَ تَشْوِيهِ الْإِسْلَامِ وَالْإِحْدَاثِ فِي الدِّينِ.

وَالسَّلَفِيُّونَ مِنْ أَعْلَمِ النَّاسِ بِفَضْلِ الْعُلَمَاءِ، فَقَدْ قَصَرُوا مَصَادِرِ  
الِتَّلَقِيِّ؛ الْكِتَابُ وَالسَّنَةُ بَعْدِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى الْعُلَمَاءِ حَمْلَةَ الْإِرَثِ،  
وَقَالَ ابْنُ الْقَيْمِ فِي «مَفْتَاحِ دَارِ السَّعَادَةِ» (٦٦/١) : وَقَوْلُهُ: «إِنَّ  
الْعُلَمَاءَ وَرَثَةَ الْأَنْبِيَاءِ»، هَذَا مِنْ أَعْظَمِ الْمَنَاقِبِ لِأَهْلِ الْعِلْمِ، فَإِنَّ  
الْأَنْبِيَاءَ خَيْرُ خَلْقِ اللَّهِ، فَوَرَثُتْهُمْ خَيْرُ الْخَلْقِ بَعْدِهِمْ، وَلَا كَانَ كُلُّ  
مَوْرُوثٍ يَنْتَقِلُ مِيرَاثَهُ إِلَى وَرَثَتْهُ؛ إِذْ هُمُ الَّذِينَ يَقْوِمُونَ مَقَامَهُ مِنْ  
بَعْدِهِ، وَلَمْ يَكُنْ بَعْدَ الرَّسُولِ مَنْ يَقْوِمُ مَقَامَهُمْ فِي تَبْلِيغِ مَا أَرْسَلُوا بِهِ إِلَّا  
الْعُلَمَاءُ؛ كَانُوا أَحْقَ النَّاسِ بِمِيرَاثِهِمْ، وَفِي هَذَا تَنْبِيهٌ عَلَى أَنَّهُمْ أَقْرَبُ  
النَّاسِ إِلَيْهِمْ، فَإِنَّ الْمِيرَاثَ إِنَّا يَكُونُ لِأَقْرَبِ النَّاسِ إِلَى الْمَوْرُوثِ،  
وَهَذَا كَمَا أَنَّهُ ثَابَتَ فِي مِيرَاثِ الدِّينَارِ وَالدِّرْهَمِ، فَكَذَلِكَ هُوَ فِي مِيرَاثِ  
النَّبُوَّةِ، وَاللَّهُ يُخْتَصُ بِرَحْمَتِهِ مِنْ يَشَاءُ، وَفِيهِ أَيْضًا إِرْشَادٌ وَأَمْرٌ لِلْأَمَّةِ

بطاعتهم، واحترامهم، وتعزيزهم، وتوقيرهم، وإجلالهم؛ فإنهم ورثة من هذه بعض حقوقهم على الأمة، وخلفاؤهم فيهم، وفيه تنبيه على أن محبتهم من الدين، وبغضهم مناف للدين، كما هو ثابت لوروثهم، وكذلك معاداتهم ومحاربتهم؛ معاداة ومحاربة الله كما هو في موروثهم. اهـ

وقال ابن عساكر في «تبين كذب المفترى» (٢٩/١): وأعلم يا أخي وفقنا الله وإياك لمرضاته، من يخشاه ويتقىه حق تقاته؛ أن لحوم العلماء رحمة الله عليهم مسمومة، وعادة الله في هنـك أستار مُتّقـصـيـهـم معلومـةـ، لأنـ الـوـقـيـعـةـ فـيـهـمـ بـمـاـ هـمـ مـنـهـ بـرـاءـ أـمـرـهـ عـظـيـمـ، وـالـتـنـاـوـلـ لـأـعـرـاضـهـ بـالـزـوـرـ وـالـافـتـرـاءـ مـرـئـعـ وـخـيـمـ، وـالـاخـتـلـاقـ عـلـىـ مـنـ اختـارـهـ اللهـ مـنـهـمـ لـنـعـشـ الـعـلـمـ خـلـقـ ذـمـيـمـ. اهـ

فالواجب أداء حقوق المحبة في الله والتوقير والتقدير، وخصّهم بالفضل والمكانة، والتأدب معهم، وعدم الاستعجال في تتبع الأخطاء والزلات، والتجاوز عنها يسوع تجاوزه، فبعض أهل العلم خطئه مغمور في بحر حسناته، مع عدم المساس والخوض في أعراض الناس .

□ تاسعاً: السلفية وجه واحد لا تعرف التفاق:

تاسعاً: إِنَّهُمْ يُخَافِّونَ السَّلْفِيَّةَ لِأَنَّهَا لَا تَعْرِفُ التَّفَاقَ، وَلَا تَسْتَبِّعُ  
الْمُحْرَمَاتِ وَالْكَذَّبَ مِنْ أَجْلِ مَصْلَحَةِ الدُّعَوَةِ الَّتِي يَزْعُمُونَ،  
طَرِيقَتِهِمْ وَجْهًا وَاحِدًا لَا تَنَافِقُ فِي دِينِ اللَّهِ، وَتَعْمَلُ بِوْجَهِ وَاحِدٍ فِي  
كُلِّ الْأُمُورِ بِلَا تَقْيَّةَ، الظَّاهِرُ يَعْكُسُ الْبَاطِنَ، وَالْبَاطِنُ كَاشِفٌ عَنِ  
الظَّاهِرِ، وَقَدْ رُوِيَ الْبَخَارِيُّ (٧١٧٩)، وَمُسْلِمُ (٢٥٢٦) فِي  
«صَحِّحِيهِمَا» مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ -رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ-، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «إِنَّ مَنْ شَرَّ النَّاسَ ذَا الْوَجْهَيْنِ؛ الَّذِي يَأْتِي هُؤُلَاءِ بِوْجَهِ  
وَهُؤُلَاءِ بِوْجَهِ»، وَصَحَّ عَنْهُ فِي رِوَايَةِ الْأَحْمَدِ فِي الْمُسْنَدِ (٣٦٥/٢): «مَا  
يَنْبَغِي لِذِي الْوَجْهَيْنِ أَنْ يَكُونَ أَمِينًا».

□ عاشراً: السلفيون يراغعون هيبة الدولة ومصالح الأمة

عاشراً: روى الإمام أحمد في «المسند» (٥/٣٧٥، ٣٨٧)، وابن  
شبة في «تاریخ المدینة» (٣/١٤٤)، والحاکم في «المستدرک»  
(١/٢٠٦) من طريق كثیر بن أبي كثیر التمیمی حدثنا ربیعی بن  
حراش، أتى حذیفة بن الیان بالمدائن يزوره ویزور أخته، قال:

فقال حذيفة: ما فعل قومك يا ربعي، أخرج منهم أحد؟ قال: نعم فسَمَّى نفراً، وذلك في زمن خروج الناس إلى عثمان، فقال حذيفة: سَمِعْت رسول الله ﷺ يقول: «من خرج من الجماعة، واستدَلَّ الإمارة لقي الله ولا وجه له عنده». قلت: إسنادُ حسن. وفي رواية: قال أبو عاصم (الراوي عن كثير) مرتَ - مُسْتَدِلًا للإِمَارَة - وقال مرتَ: فاستدَلَّ الإمارة.

**يَخافون السَّلْفِيَّةَ لَأَنَّهَا تُرِي وجوب هيبة الدولة والنظام؛**  
 للحفاظ على مصالح الأئمَّة، فقد روى الإمام أحمد في «المسند» (٥/٤٢، ٤٨)، والترمذمي (٢٢٢٤) في «سننه» من حديث أبي بكرَةَ - رضي الله عنه -، قال: سَمِعْت رسول الله ﷺ يقول: «من أَهَانَ سُلْطَانَ اللهِ فِي الْأَرْضِ أَهَانَ اللهَ». وحسَّنه الترمذمي؛ وهو كما قال، فَلَهُ شاهدٌ رواه البزار في «مسنده» (٧/٢٦٦) من حديث حذيفة - رضي الله عنه -، عن النَّبِيِّ ﷺ قال: «ما من قومَ مَشَوا إِلَى سُلْطَانِ اللهِ لِيَذْلِلُوهُ إِلَّا أَذْلَهُمُ اللهُ قَبْلَ يَوْمِ الْقِيَامَةِ». قلت: إسنادُ حسنٌ، والحديث صحيح. وقال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٥/٣٨٩): ورجاله رجال الصحيح خلا كثير بن أبي كثير التميميُّ، وهو ثقة.

قلت: بل حسن الحديث، فقد تكُلّمَ فيه وهو موثق، وذكره ابن حبّان في الثقات. وروى ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (١٥٦/٧) قال: أخبرنا أبو بكر بن أبي خيثمة فيما كتبَ إلَيَّ، قال: سُئِلَ يحيى بن مَعِينَ، عن كثير أبي النضر فقال: ضعيف الحديث. ... وقال: سألت أبي عن كثير أبي النضر فقال: شيخ مستقيم الحديث.

## □ الحادي عشر: السلفيون لا يرون الانقلابات والثورات والخروج على الولاة:

الحادي عشر: إنهم يخافونها؛ لأن السلفيين لا يرون الخروج على الولاة والحكام، ويقولون بالطاعة في المعروف والصبر عليهم، والدعاة لهم بالصلاح، والاعتزال وترك القتال في الفتنة، فيُقدّمون الحقوق العامة على الحقوق الخاصة، لما روى البخاري (٣٦٠٣)، ومسلم (١٨٤٣) في «صحيحيهما» من حديث عبد الله بن مسعود -رضي الله عنه-، قال: قال رسول الله ﷺ: «إِنَّهَا سَتَكُونُ بَعْدِي أَثْرَةً، وَأُمُورٌ تُنْكَرُ وَنَهَا»، قالوا: يا رسول الله، كيف تأمر من أدرك منها

ذلك؟ قال: «تُؤَدُّونَ الْحَقَّ الَّذِي عَلَيْكُمْ، وَتَسْأَلُونَ اللَّهَ الَّذِي لَكُمْ». فتتساكم المجتمع حول أميره حق عام، وما يفقده بعض الناس من حقوق، هي في حكم الحقُّ الْخَاصُّ، وبحفظ الحقوق العامة تستقيم مصالح المجتمعات، فما علينا إِلَّا عبادة الله بالدُّعاء والصَّبْرِ لما روى البخاري (٧٠٥٣)، ومسلم (١٨٤٩) في «صَحِيحِهِمَا» من حديث ابن عباس -رضي الله عنهما-، عن رسول الله ﷺ قال: «من كره من أميره شيئاً فليصبر». وقد ثبت في «السنة» للخلال (١٣٢/١) قال: أخبرني محمد بن أبي هارون ومحمد بن جعفر أن أبو الحارث حدَّثُهم، قال: سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ فِي أَمْرٍ كَانَ حَدَّثَ بَيْغَدَادَ؛ وَهَمَّ قَوْمٌ بِالْخُرُوجِ، فَقُلْتُ: يَا أَبَا عَبْدِ اللَّهِ مَا تَقُولُ فِي الْخُرُوجِ مَعَ هُؤُلَاءِ الْقَوْمِ؟ فَأَنْكَرَ ذَلِكَ عَلَيْهِمْ، وَجَعَلَ يَقُولُ: سُبْحَانَ اللَّهِ الدَّمَاءُ، الدَّمَاءُ؛ لَا أَرَى ذَلِكَ، وَلَا أَمْرُ بِهِ، الصَّبْرُ عَلَى مَا نَحْنُ فِيهِ خَيْرٌ مِّنَ الْفَتْنَةِ؛ يَسْفَكُ فِيهَا الدَّمَاءُ، وَيَسْتَبَحُ فِيهَا الْأَمْوَالُ، وَيَنْتَهِكُ فِيهَا الْمُحَارَمُ، أَمَّا عَلِمْتَ مَا كَانَ النَّاسُ فِيهِ؟! يَعْنِي: أَيَّامُ الْفَتْنَةِ، قَلْتُ: وَالنَّاسُ الْيَوْمَ، أَلَيْسَ هُمْ فِي فَتْنَةٍ يَا أَبَا عَبْدِ اللَّهِ؟! قَالَ: وَإِنْ كَانَ، فَإِنَّمَا هِيَ فَتْنَةٌ خَاصَّةٌ؛ فَإِذَا وَقَعَ

السيف عَمِّت الفتنة وانقطعت السُّبُل، الصَّبر على هذا؛ ويسلم لك دينك خير لك، ورأيته ينكر الخروج على الأئمَّة، وقال: الدِّماء؛ لا أرى ذلك، ولا آمر به.

## الثاني عشر: السَّلفيون يرون المظاهرات مقدمة للخروج على الحكام:

الثاني عشر: إنَّمَا يخافونها؛ فالسلفيون لا يرون المظاهرات ولا يؤيدون التجمعات والاعتصامات والإضرابات التي هي مظهر من مظاهر الخوارج، و معلوم أنَّ جَمَعَ النَّاسِ وِإِثَارَتِهِمْ من مقدّمات الخروج على وَلِيِّ الْأَمْرِ، ونزعُ لِهِيَةِ النَّظَامِ؛ فتصبحُ الدُّولَةُ عُرْضَةً وشهوةً للطامعين، ولذا فإنَّ المعارضَة مرفوضَة، ولا خير في قسمِ المجتمع إلى قسمين أو جناحين؛ جناح المؤيدين وجناح المعارضين، فلا نؤمن بالمخالفة، ولا يُعرف في السياسة الشرعية اصطلاح المُعارضَة، وما نرى هذا السلوك إِلَّا بِدُعَةٍ وَنَزَعَةٍ خارجية، وظاهرة غربية؛ تَقْصِيمُ ظَهَرَ المجتمع، والحقُّ أنَّ الجماعة، وكلَّ فردٍ في الجماعة؛ مع الأَمِيرِ مُطِيعٌ لِهِ بالمعروف، وصَابِرٌ عَلَى مَا يُصِيبُهُ مِنْ أَذىٍ أوْ غَيْرِهِ؛ حتى يأتي فرج الله.

□ الثالث عشر: السلفيّة ليست دعوة عاطفية:

الثالث عشر: الفرق والأحزاب تخاف السلفيّة لأنّها ليست دعوة عاطفية، فلا يُستدّرَج أتباعها بالعواطف، بل يمثّلون لكل من يعرض الحقّ بالأدلة والبراهين الواضحة، وسُكّب الدموع على الخدّين وشقّ الجيوب ليس برهاناً على الحقّ، فقد بكت أم سعيد بن أبي وقاص وقاطعت الطعام؛ فلم يَرِه سعد حجّةً ودليلًا؛ يُثنيه عن عقيدته وطريقته، ويردّه إلى دين أمّه، ولم يَجْعَل من محبّة المُحبّين دليلاً على صحة الدّعوى، لما رواه مسلم (١٧٤٨) في «صحيحه» من حديث مصعب بن سعد، عن أبيه، أنه نزلت فيه آيات من القرآن، قال: حلفت أم سعيد أن لا تكلمه أبداً حتى يُكفر بدينه، ولا تأكل ولا تشرب، قالت: زَعَمْتَ أَنَّ اللَّهَ وَصَاكَ بِوَالْدِيكَ! وَأَنَا أُمُّكَ، وَأَنَا آمِّكَ بِهَذَا، قال: مَكَثْتُ ثَلَاثَةَ، حَتَّى غُشِيَّ عَلَيْهَا مِنَ الْجَهَدِ، فَقَامَ ابْنُهُ لَهَا يَقَالُ لَهُ: عِمَارَةٌ فَسَقَاهَا، فَجَعَلَتْ تَدْعُ عَلَى سَعْدٍ؛ فَأَنْزَلَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ فِي الْقُرْآنِ هَذِهِ الْآيَةَ: ﴿وَوَصَّيْنَا إِلَيْنَاهُ بِوَالَّدِيهِ حُسْنَاهُ﴾ [العنكبوت: ٨]، ﴿وَلَمَّا حَمِدَهَا كُلُّ شَرِيكٍ لَهُ﴾ [العنكبوت: ٨]، وفيها: ﴿وَلَمَّا حَمِدَهَا كُلُّ عَلَيْهِ أَنْ شَرِيكٍ لَهُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ﴾ فَلَا تُطِعُهُمَا وَصَاحِبَيْهِمَا فِي الدُّنْيَا

مَعْرُوفًا [لقمان: ١٥]، وفيه دليل عام على الإحسان والبر والمصاحبة بالمعروف للوالدين مع اختلاف العقيدة، وهذا أمر لا يكون إلا للوالدين، ولا ينبغي لغيرهما؛ فلا يُعْجَرَانِ بحال.

## □ الرابع عشر: السلفية ليست ملكا لأحد

الرابع عشر: السلفية أصلها الوحي الذي أنزل على محمد ﷺ وعمل به وعلمه أصحابه، وبلغوا الكتاب والسنّة ما استطاعوا إلى ذلك سبيلاً، فلا تكليف إلا بمستطاع؛ فقد روى البخاري في «صحيحه» (٢١٥٧) من حديث جرير بن عبد الله البجلي - رضي الله عنه -، قال: بايعت رسول الله ﷺ على شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة والسمع والطاعة، والنصح لكل مسلم. وفي رواية في الصحيحين [البخاري (٧٢٠)، ومسلم (٩٩ / ٥٦)]: فلقتني: «فيما استطعت». فمن ذا الذي يجرؤ على ادعاء ملكية الوحي أو نسبته إليه؛ فالكتاب والسنّة من الله، وكل أفهام الصحابة منسوبة إلى قائلها، بخلاف الفرق والجماعات والأحزاب فتعود لمؤسس ومنشئ تُنسب لاسمها،

وتعَرَّف به عند بعض الفرق، وعند غيرها من الطوائف والأحزاب؛ تُعرَّف بمذهبها ومقالته المبتدعة، ومنه تَعْرِفَ أن الفرق والطوائف والأحزاب عدا السَّلْفِيَّة؛ لها تاريخ نشأة يخالف بدء نزول الوحي وبداية دعوة الرسول ﷺ وصحابته الكرام. قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «درء تعارض العقل والنقل» (٣/٨٠): فكُلُّ من أعرض عن الطريقة السَّلْفِيَّة الشَّرِعِيَّة الإلهيَّة؛ فإنه لا بد أن يضل ويتناقض ويفقى في الجهل المركب أو البسيط. اهـ

ولذلك فكُلُّ الفرق تخَاف السَّلْفِيَّة؛ لأنَّها ليست مُلْكًا لفرد أو طريقة أو حزب، فمن فهم الكتاب والسنة فهماً صحيحاً وعمل بهما؛ فهو سلفيٌّ ولو كان في أقصى الدنيا، لا يتَّسِّرُ موافقة بشرٍ أو رضيَّ أحدٍ متَّسِّرٍ؛ مبتغاه رضي الله، على تَهَجُّجِ رسول الله ﷺ، والسلفيون يتَّبَّعونَ إنكار الذات والإخلاص لله؛ فالدعوة عرضٌ وبيان لعقيدةٍ ومنهجٍ وشريعةٍ، وليس الهدف ربط الناس بالأسماء والشخصيات أو تعرِيف بأحدٍ من الدعاة، ولذا كان الهدف هو نقل ونشر لفهوم الإسلام الصحيح، لا نشر مبادئ وأصول حزب ومذهب بعينه في المجتمعات، ي يريدون الخير لكافحة الخلق؛ وروى البخاري في

«الصحيح» (٤٥٥٧) من حديث أبي هريرة -رضي الله عنه-:

﴿كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أَخْرَجَتْ لِلنَّاسِ﴾ [آل عمران: ١١٠]، قال: «خير الناس للناس تأتون بهم في السلاسل في أنفاسهم حتى يدخلوا في الإسلام»، وكما يريد السلفيون النجاة للخلق؛ فهم أحوج لها؛ لأن الفتنة لا يؤمنها مؤمن عاقل.

□ الخامس عشر: السلفيون يرون أنَّ الجهاد ماضٍ مع

الأمراء البر والفاجر

الخامس عشر: إنَّهم يخالفون السلفية لأنَّها دعوةٌ تُقرُّ كُلَّ شرائع الإسلام، كُلُّ في مكانه المطلوب، وفي زمن الوجوب؛ فالجهاد من شرائع الدين ماضٍ إلى قيام الساعة، مع من ولَّ أمر المسلمين بِرًا كان أو فاجرًا؛ جهاد طلب وجهاد دفع، بالسُّنَّة واللسان، وبالضوابط الشرعية، والشروط المرعية؛

يَعْرِفُ مَنْ يُقَاتِلُ؟

وَلَمْ يَقَاتِلْهُ؟

وَلِمَنْ يُقَاتِلُ؟

ومتى يُقاتلُ؟

وتحت أية راية قاتلَ؟

فالجهاد لم يُشرع لإيجاد الفوضى في سفك الدماء، كالعمليات الانتحارية وغيرها، والتي تسفك فيها دماء معصومة، قال - تعالى -:

﴿إِنَّ اللَّهَ أَشَرَّى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَالُهُمْ يَأْتِي لَهُمُ الْجَنَّةُ يُقْتَلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ﴾ [التوبٰة: ١١١]، قوله:

﴿فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ﴾؛ أي: أن غيرهم يُباشر قتلهم، فلا يُباشرون قتل أنفسهم بأيديهم، فإن مُباشرة قتل النفس، وما يُطلق عليه

بالعمليات الاستشهادية؛ هو محض انتحارٍ، وعمل انتحاري لا يدخل في باب الجهاد، والحجّة فيها رواه البخاري (١٣٦٤)، ومسلم

(١١٣/١٨٠) في «صحيحها» من حديث جندب - رضي الله عنه -،

عن النبي ﷺ قال: «كان برجٌ جرّاحٌ فقتل نفسه، فقال الله: بَدَرَنِي عبدي بنفسيه، حَرَّمت عليه الجنة»، وروى البخاري (٥٧٧٨)،

ومسلم (١٠٩/١٧٥) في «صحيحها» من حديث أبي هريرة - رضي

الله عنه -، عن النبي ﷺ قال: «من تردى من جبل فقتل نفسه فهو في

نار جهنّم يَرْدَى فيه خالداً مُخْلَداً فيها أبداً، ومن تَحْسَى سَيِّئَاتِه فَقُتِلَ نَفْسَهُ فَسَمُّهُ في يده يَتَحَسَّاهُ في نار جهنّم خالداً مُخْلَداً فيها أبداً، ومن قُتِلَ نَفْسَهُ بِحَدِيدَةٍ فَحَدِيدَتِه في يده يَجْأُ بها في بطنه في نار جهنّم خالداً مُخْلَداً فيها أبداً». وقد روى البخاري (١٢٣، ٧٤٥٨)، ومسلم (١٩٠٤) في «صحيحهما» من حديث أبي موسى -رضي الله عنه-، قال: جاء رجل إلى النبي ﷺ، فقال: الرجل يقاتل حميّةً ويقاتل شجاعةً، ويقاتل رياةً؛ فَأَيُّ ذلِكَ في سبِيلِ اللهِ؟ قال: «من قاتل لِتَكُونْ كَلْمَةُ اللهِ هِيَ الْعَلِيَا، فَهُوَ فِي سبِيلِ اللهِ». وفي رواية للبخاريّ: (فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ مَا الْقَتَالُ فِي سبِيلِ اللهِ؟)

وقد روى مسلم في «صحيحه» (١٨٤٨) من حديث أبي هريرة -رضي الله عنه-، عن النّبِي ﷺ أنه قال: «من خرج من الطاعة وفارق الجماعة فمات؛ مات ميتة جاهلية، ومن قاتل تحت راية عِمَيَّةٍ؛ يغضب لِعَصَبَةٍ أو يدعُو إِلَى عَصَبَةٍ أو ينصر عَصَبَةً، فَقُتِلَ؛ فَقِتْلَةٌ جاهلية، ومن خرج على أُمّتِي يضرب بَرَّهَا وفاجرها، ولا يتحاش من مؤمنها، ولا يفي لِذِي عَهْدِهِ؛ فَلَيْسَ مِنِّي وَلَسْتُ مِنْهُ».

وفي هذا دلالة بَيْنَة على:

١- وجود الرأية.

٢- «من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا، فهو في سبيل الله».

٣- الفرق بين رأيَتَين؛ رأيَة عِمْيَة ورأيَة غَيْر عِمْيَة.

٤- والفرق بين ميّة جاهليّة وميّة غَيْر جاهليّة.

٥- وَقْتَلَة جاهليّة، وَقْتَلَة غَيْر جاهليّة.

وكذلك يعتقدون أنَّ الجهاد وسيلة وليس غاية، وسيلة لإعلاء الغاية؛ كلمة لا إله إِلَّا الله، وَحْمَاءة المُوحَّدين.



## وفي الختام

طموح السَّلَفِيْنِ وغايَاتِهِمْ تُوحِيدُ اللهُ وحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ،  
وَعِبَادَةُ مَبَناهَا عَلَى السُّنَّةِ وَالإِتَّبَاعِ؛ لَا عَلَى الْهُوَى وَالْأَبْتِدَاعِ،  
وَيَبْتَغُونَ صَلَاحَ الرَّاعِيِّ وَالرَّعِيَّةِ؛ فِي مُجَمِّعٍ يَنْعَمُ بِأَمْنٍ وَآمَانٍ؛ يَحْفَظُ  
الدِّينَ وَالْأَمْوَالَ وَالْأَعْرَاضَ وَالْعُقُولَ وَيَعْصِمُ الدُّمَاءَ (النَّفْسَ)، لَا  
مَطْمَعٌ لَهُمْ فِي مَنْصَبٍ أَوْ رِيَاسَةٍ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ عَلَى تَوْفِيقِهِ وَمِنْهُ  
وَإِحْسَانِهِ.

وَكَتَبَ

أَبُو عَمْرٍ عَبْدِ الْعَزِيزِ بْنِ نَهَى الْعَتَيْبِيِّ

غرة رجب ١٤٣٣ الموافق ٢٢ / ٥ / ٢٠١٢

رَفِعَ  
جَنْ (الرَّجُعُ لِلْجَنِيِّ)  
الْأَسْنَرُ (الْمُرْجِعُ لِلْفَرْوَارِ)  
[www.moswarat.com](http://www.moswarat.com)

## فهرس المحتويات

### الصفحة

### الموضوع

|    |                                                                        |
|----|------------------------------------------------------------------------|
| ٥  | مقدمة الطبعة الرابعة.....                                              |
| ١٠ | الصراع لا نهاية له بين الحق والباطل؛ والإسلام والكفر، والسنة والبدعة . |
| ١٥ | المقدمة من السلفيون؟ ... ولماذا يخالفون السلفية؟ !.....                |
| ١٥ | تذكيرٌ قبل الدخول في المقصود .....                                     |
| ١٦ | دعاة فقه الواقع راهنوا على انتصارهم وفشل العلماء.....                  |
| ١٧ | لقد كانت الفتوى درساً للمراجعة، والعودة لاتباع العلماء.....            |
| ١٩ | السلفية والسلفيون .....                                                |
| ٢٠ | المرجع والأصل الأول؛ كتاب الله -تعالى- .....                           |
| ٢١ | المرجع والأصل الثاني؛ السنة (ال الحديث ) .....                         |
| ٢٢ | من السلفيون؟ ... ولماذا يخالفون السلفية؟ !.....                        |
| ٢٥ | ثانياً: السلفية: .....                                                 |
| ٢٦ | ثالثاً: السلفيُّ: .....                                                |
| ٢٨ | لماذا يخالفون السلفية؟ !.....                                          |
| ٢٩ | أولاً: السلفية جماعة مُعلنة وطريقة ظاهرة: .....                        |

## الموضوع

## الصفحة

|                                                                             |       |
|-----------------------------------------------------------------------------|-------|
| ثانياً: السلفية منهاجٌ من صفاته التوثيق العلمي والنقد؛ لا التقليد: ٣٠.....  | _____ |
| ثالثاً: السلفية فاضحة العقائد والأقوال المنحرفة: ٣١.....                    | _____ |
| رابعاً: السلفية تمسكٌ بالأسماء والألفاظ والمصطلحات الشرعية: ٣٢.....         | _____ |
| خامساً: السلفية دعوة غايتها توحيد الله - تعالى -: ٣٥.....                   | _____ |
| سادساً: السلفية حزبٌ واحدٌ، وبلدٌ واحدٌ، وأميرٌ واحدٌ: ٣٦.....              | _____ |
| سابعاً: السلفية تُحاربُ التكفير والتفجير، وسفك الدماء: ٤١.....              | _____ |
| ثامناً: لا يسمعُ السلفيون لأحدٍ غير العلماء ورثة الأنبياء: ٤٢.....          | _____ |
| تاسعاً: السلفية وجه واحد لا تعرف النفاق: ٤٥.....                            | _____ |
| عاشرًا: السلفيون يراغبون هيبة الدولة ومصالح الأمة: ٤٥.....                  | _____ |
| الحادي عشر: السلفيون لا يرون الانقلابات والثورات: ٤٧.....                   | _____ |
| الثاني عشر: السلفيون يرون المظاهرات مقدمةً للخروج على الحكام: ٤٩.....       | _____ |
| الثالث عشر: السلفية ليست دعوة عاطفية: ٥٠.....                               | _____ |
| الرابع عشر: السلفية ليست ملكاً لأحد: ٥١.....                                | _____ |
| الخامس عشر: السلفيون يرون أنَّ الجهاد ماضٍ مع الأمراء البر والفاجر: ٥٣..... | _____ |
| وفي الختام..... ٥٧.....                                                     | _____ |
| فهرس المحتويات ..... ٥٩.....                                                | _____ |

رَفِعٌ

عَبْدُ الرَّحْمَنِ الْجَنْوِيِّ  
أَسْكَنَهُ اللَّهُ الْفَزُورَ كَسْ

[www.moswarat.com](http://www.moswarat.com)

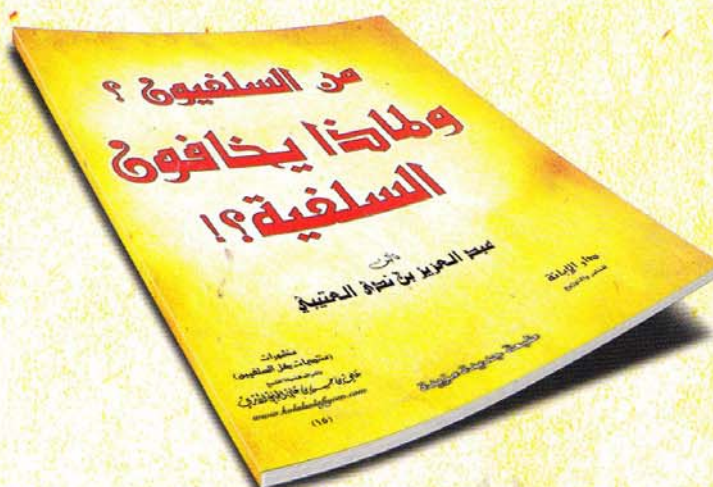
**[www.moswarat.com](http://www.moswarat.com)**

رَقْعَ

بعنوان الحجج الخجلي  
للسنة الثانية للفوز وكتاب  
www.moswarat.com

دار الإبانة

للنشر والتوزيع



منشورات  
(منتديات كل السلفيين)

بإشراف فضيلة الشيخ

عَلَيْهِ بَارَحَى بْنُ عَلَيْهِ الْجَلِيلِ لِلْفَزْرِيُّ

[www.kulalsalafiyeen.com](http://www.kulalsalafiyeen.com)

(١٥)